

Transformasi Tradisi *Nyadran* dalam Pendidikan Karakter: Kajian Humanis-Religius di Yogyakarta

The Transformation of the Nyadran Tradition in Character Education: A Humanist-Religious Study in Yogyakarta

### Mohammad Jailani

Universitas Ahmad Dahlan Yogyakarta

Jl. Manunggal, No.81, Rt.04, Rw.18, Mutihan, Wirokerten, Banguntapan, Bantul, Yogyakarta

Email: mohammadjailani2@gmail.com

| Info<br>Artikel                    | Abstract                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Diterima<br>28<br>Februari<br>2025 | Tradisi <i>Nyadran</i> merupakan kearifan lokal yang memiliki potensi signifikan dalam pendidikan karakter. Penelitian ini bertujuan mengkaji transformasi tradisi <i>Nyadran</i> dalam pendidikan karakter berbasis humanis-religius di Dusun Mutihan, Desa Wirokerten, Kecamatan Banguntapan, Kabupaten Bantul, Yogyakarta. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan etnografi, melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis dokumen. Informan terdiri dari warga setempat, |
| Revisi I                           | tokoh masyarakat, serta ustadz atau pemimpin tradisi <i>Nyadran</i> . Hasil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 11                                 | penelitian menunjukkan bahwa praktik <i>Nyadran</i> mengalami pergeseran                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Mei                                | dari sekadar ritual ziarah menjadi sarana pembelajaran nilai-nilai seperti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2025                               | syukur kepada leluhur, gotong royong, dan refleksi spiritual keislaman.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                    | Nilai-nilai ini berpotensi diintegrasikan dalam pendidikan formal maupun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Revisi II                          | nonformal. Namun, tantangan seperti menurunnya minat generasi muda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 7                                  | dan pengaruh modernisasi menjadi hambatan dalam pelestariannya.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Juni                               | Kesimpulan penelitian menegaskan bahwa integrasi tradisi <i>Nyadran</i> dalam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 2025                               | pendidikan karakter dapat menjadi strategi inovatif yang menggabungkan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                    | pelestarian budaya lokal dengan pembentukan karakter peserta didik.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Disetujui                          | Temuan ini berkontribusi pada pengembangan model pendidikan berbasis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 22                                 | budaya serta memberikan rekomendasi kebijakan dalam pendidikan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Juni                               | karakter di Indonesia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2025                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                    | Kata Kunci: humanis-religious, nyadran, pendidikan karakter, transformasi budaya                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

The Nyadran tradition is a form of local wisdom with significant potential for character education. This study aims to examine the transformation of the Nyadran tradition within the framework of humanist-religious character education in Dusun Mutihan, Wirokerten Village, Banguntapan Subdistrict, Bantul Regency, Yogyakarta. A qualitative method with a etnografi approach was employed, involving in-depth interviews, participatory observation, and document analysis, supported by NVivo software. Informants included local residents, community leaders, and religious figures (ustadz) who lead the Nyadran rituals. The findings reveal that Nyadran has shifted from being merely a pilgrimage ritual to serving as a medium for teaching values such as gratitude to ancestors, communal cooperation (gotong royong), and Islamic spiritual reflection. These values have the potential to be integrated into both formal and nonformal education. However, challenges such as declining interest among younger generations and the influence of modernization hinder its sustainability. The study concludes that integrating Nyadran into character education can be an innovative strategy that combines local cultural preservation with student character development. These findings contribute to the development of culturally-based educational models and offer policy recommendations for character education in Indonesia.

**Keywords:**. character education, cultural transformation, humanist-religious, nyadran,

#### **PENDAHULUAN**

Pendidikan karakter menjadi agenda strategis dalam pembangunan nasional, terutama dalam menghadapi tantangan globalisasi, krisis moral, dan melemahnya identitas budaya generasi muda (Afandi & Ningsih, 2023). Dalam konteks ini, tradisi lokal memiliki peran penting sebagai sumber nilai-nilai luhur yang dapat ditransformasikan menjadi materi pendidikan karakter. Tradisi tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai wahana internalisasi nilai seperti gotong royong, tanggung jawab, spiritualitas, toleransi. Oleh karena itu, integrasi tradisi ke dalam sistem pendidikan menjadi langkah relevan membentuk karakter peserta didik yang berakar pada nilai-nilai budaya dan religius bangsa.

Salah satu tradisi lokal yang memiliki potensi dalam pendidikan karakter adalah Nyadran atau Sadranan, sebuah ritual ziarah leluhur masyarakat Jawa yang berkembang di Yogyakarta (Abu A'la & Makhshun, 2022). Namun, tradisi ini mengalami transformasi signifikan akibat modernisasi, digitalisasi, dan pariwisata budaya, yang mengubah makna dan praktiknya di kalangan generasi muda. Meskipun beberapa studi telah mengulas aspek sosial, historis, dan komersialisasi *Nyadran*, belum banyak penelitian yang secara spesifik mengkaji bagaimana nilai-nilai dalam Nyadran dapat diintegrasikan dalam pendidikan karakter berbasis humanis-religius. Penelitian ini bertujuan untuk mengisi tersebut kekosongan dengan transformasi menganalisis potensi Nyadran sebagai model pendidikan karakter kontekstual di era modern.

Beberapa penelitian sebelumnya telah mengkaji tradisi Nyadran dari berbagai perspektif. Studi dari Susanto (2018) menyoroti aspek ritual dan historis Nyadran sebagai bagian dari budaya agraris masyarakat Jawa. Sementara itu, penelitian oleh Widiastuti & Haryanto (2020)menekankan pada dimensi sosial Nyadran sebagai bentuk kohesi sosial dalam masyarakat desa. Penelitian lain Nugroho (2021)membahas bagaimana Nyadran mengalami perubahan akibat perkembangan pariwisata budaya dan komersialisasi. Namun, hingga saat ini, belum banyak kajian yang secara spesifik membahas bagaimana transformasi Nyadran dapat diintegrasikan ke dalam pendidikan karakter berbasis humanis-religius. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi kesenjangan tersebut dengan menganalisis bagaimana nilainilai dalam tradisi Nyadran dapat direvitalisasi dalam sistem pendidikan karakter yang kontekstual dengan perubahan zaman.

Penelitian ini bertujuan untuk menjawab beberapa pertanyaan utama: (1) Bagaimana transformasi tradisi Nyadran terjadi dalam konteks sosialbudaya di Yogyakarta? (2) Nilai-nilai karakter apa yang terkandung dalam praktik *Nyadran*? (3) Bagaimana model integrasi nilai-nilai Nyadran dalam pendidikan karakter berbasis humanisreligius dapat dikembangkan? Dengan menjawab pertanyaan-pertanyaan ini, diharapkan penelitian ini dapat memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai relevansi dan adaptasi tradisi lokal dalam membentuk karakter peserta didik, khususnya dalam konteks pendidikan Islam dan nilai-nilai kebudayaan Jawa.

Urgensi penelitian ini adalah adanya kebutuhan mendesak untuk memperkuat pendidikan karakter yang berbasis nilai-nilai lokal di tengah tantangan globalisasi dan modernisasi (Ibrahim & Sundawa, 2023; Layli et al., 2023). Teori pendidikan karakter berbasis budaya yang dikembangkan oleh Lickona (1992) menyatakan bahwa nilai-nilai moral dapat dikonstruksi melalui pengalaman budaya dan tradisi yang hidup dalam masyarakat. Selain itu, pendekatan pendidikan humanisreligius yang dikembangkan oleh Freire (1970) juga menekankan pentingnya pembelajaran berbasis realitas sosial sebagai sarana transformasi. Oleh karena itu, penelitian ini berkontribusi dalam memperkuat konsep pendidikan berbasis kearifan lokal yang tidak hanya menjaga keberlanjutan budaya, tetapi juga memberikan fondasi kuat bagi pembangunan karakter anak bangsa. Dengan mengkaji transformasi Nyadran dalam pendidikan karakter, penelitian ini menawarkan model integrasi tradisi lokal dengan sistem pendidikan modern yang tetap berakar pada nilai-nilai religius dan humanistic (Hasan et al., 2023; Mazid et al., 2024).

### Kajian Pustaka

Tradisi Nyadran dalam konteks pendidikan karakter dapat dikaji melalui teori pendidikan karakter berbasis budaya vang dikemukakan Lickona (1992). Lickona menekankan pendidikan karakter berakar pada nilai-nilai budaya yang sudah ada dalam masyarakat. Dalam hal ini, Nyadran tidak hanya menjadi ritual tahunan, tetapi juga berfungsi sebagai sarana pendidikan nilai-nilai moral, sosial, dan religius bagi masyarakat, terutama generasi muda. Pendidikan karakter berbasis budaya ini relevan

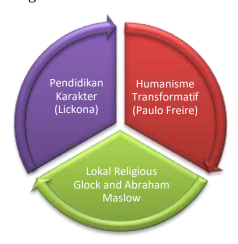
dengan konsep pendidikan humanisreligius yang menekankan pada keseimbangan antara nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan dalam membentuk individu yang bermoral (Irawan et al., 2023; Widodo, 2018).

Selain itu, penelitian ini juga mengacu pada teori pendidikan transformatif dari Paulo Freire (1970). Freire berpendapat bahwa pendidikan harus bersifat dialogis dan membebaskan individu dari keterbelakangan sosial serta membentuk kesadaran kritis. Tradisi Nyadran, yang awalnya bersifat ritualistik, dapat direkonstruksi sebagai media pendidikan transformatif, di mana peserta tidak hanya menjalankan tradisi, tetapi juga memahami makna mendalam di baliknya dan menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Dengan pendekatan ini, *Nyadran* dapat menjadi wahana reflektif bagi peserta didik dalam memahami nilai-nilai sosial, spiritual, dan budaya.

Dalam studi sebelumnya, Nyadran lebih banyak dikaji dalam konteks budaya lokal dan pelestarian tradisi. Penelitian terdahulu banyak membahas aspek sejarah, ritual, dan makna sosial dari *Nyadran* tanpa mengaitkannya dengan pendidikan karakter. Misalnya, beberapa penelitian menyoroti Nyadran sebagai bagian dari kearifan lokal masyarakat Jawa yang mencerminkan nilai-nilai kebersamaan dan spiritualitas. Namun, penelitian ini melengkapi sebelumnya dengan menghubungkan Nyadran ke dalam ranah pendidikan humanis-religius, karakter berbasis yang belum banyak dieksplorasi dalam penelitian terdahulu.

Pentingnya penelitian ini didukung oleh berbagai kajian tentang peran budaya dalam pendidikan, yang

menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis budaya dapat meningkatkan pemahaman siswa terhadap nilai-nilai moral dan sosial (Jusubaidi et al., 2024a; Putra & Suyadi, 2022; Samokhvalova & Yastrebtseva, 2022). Beberapa penelitian menunjukkan bahwa pendidikan yang berakar pada budaya lokal lebih efektif dalam menanamkan nilai-nilai karakter dibandingkan dengan pendekatan yang hanya berbasis teori akademik semata. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam bagaimana Nyadran dapat ditransformasikan menjadi pendidikan karakter yang efektif dan relevan di era modern (Asmendri, 2014; Baker et al., 2011; Jeynes, 2019; Mahliatussikah et al., 2023). Dapat dilihat gambar berikut ini:



Gambar 1
Konseptual Framework

Berdasarkan gambar 1 konseptual framework diatas adalah pendekatan yang dirumuskan dalam penelitian ini berpijak pada integrasi tiga landasan utama. Pertama, teori karakter menurut Thomas Lickona yang menekankan pentingnya pembentukan moral knowing, moral feeling, dan moral action dalam pendidikan karakter. Kedua, gagasan Paulo Freire tentang

humanisme transformatif yang menekankan kesadaran kritis, dialog, dan pembebasan sebagai inti pendidikan. Ketiga, nilai-nilai lokalreligius yang hidup dalam masyarakat, seperti tradisi gotong royong, sopan santun, dan nilai-nilai keislaman dalam konteks budaya Indonesia. Berdasarkan teori-teori ini, penulis merumuskan pendekatan pendidikan yang berakar pada karakter, membebaskan secara humanistik, dan membumi kearifan lokal-religius.

Berdasarkan sintesis dari teori Lickona, Freire, dan tradisi lokalreligius, serta pendapat para pakar seperti Nurcholish Madjid dan Abdul Jalil (tentang pendidikan berbasis nilai), peneliti menyimpulkan bahwa model pendidikan yang ideal harus membentuk karakter peserta didik melalui proses pembebasan, refleksi kritis, serta internalisasi nilai-nilai lokal yang religius. Pendidikan tidak cukup hanya kognitif, namun juga harus menyentuh ranah afektif dan spiritual yang kontekstual. Dengan demikian, kerangka konseptual ini tidak hanya kebutuhan meniawab pembentukan juga karakter, tetapi mendukung pendidikan yang humanis kontekstual di lingkungan peserta didik.

#### **METODE**

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi untuk memahami secara mendalam transformasi tradisi Nyadran dalam pendidikan karakter berbasis humanis-religius di Yogyakarta 2021; (Rosidi, Setiyawan, 2018). Pendekatan etnografi dipilih karena fokus penelitian ini adalah menggali makna, simbol, nilai, dan praktik sosial budaya yang berkembang masyarakat, khususnya terkait dengan

pelaksanaan tradisi *Nyadran* yang masih hidup dan aktif dijalankan dalam konteks pendidikan dan kehidupan masyarakat.

### Lokasi Penelitian

Penelitian dilakukan di satu wilayah di Daerah Istimewa Yogyakarta, yaitu Kabupaten Bantul, Yogyakarta. **Tepatnya** di daerah Mutihan. Wirokerten, Banguntapan, Bantul Yogyakarta. Lokasi ini dipilih karena masih terdapat praktik Nyadran yang beragam, dan baik dalam komunitas pesantren, sekolah, maupun masyarakat umum. Contohnya adalah tradisi Nyadran yang dilakukan secara kolektif oleh siswa dan guru di sebuah SD Muhammadiyah di Bantul, serta komunitas Nyadran berbasis keluarga besar pesantren di Sleman.

### **Subjek Penelitian**

Informan dalam penelitian ini terdiri dari 20 orang yang dipilih secara purposive sampling, terdiri atas:

- 5 pendidik dari sekolah yang terlibat dalam kegiatan *Nyadran*,
- 5 tokoh agama atau kiai yang terlibat dalam pelestarian tradisi,
- 5 tokoh masyarakat adat setempat, dan 5 peserta didik atau orang tua yang mengikuti prosesi *Nyadran*. Kriteria pemilihan informan didasarkan pada keterlibatan aktif dalam praktik *Nyadran* dan pemahaman mereka terhadap nilai-nilai pendidikan yang terkandung di dalamnya.

### **Teknik Pengumpulan Data**

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama:

Wawancara mendalam, untuk menggali narasi dan pemaknaan pribadi terhadap tradisi *Nyadran*.

Observasi partisipatif, dengan mengikuti prosesi *Nyadran* secara langsung untuk mencatat simbol, tindakan, dan interaksi sosial.

Dokumentasi, berupa foto, video, serta arsip lokal atau catatan sekolah tentang pelaksanaan *Nyadran*.

### Teknik Validasi Data

Validasi dilakukan dengan teknik triangulasi sumber dan metode, yaitu membandingkan hasil wawancara dengan observasi langsung dan dokumen tertulis. Selain itu, dilakukan member checking kepada informan kunci untuk memastikan keakuratan data hasil interpretasi peneliti.

### **Teknik Analisis Data**

Analisis data dilakukan secara induktif dengan analisis tematik berbantuan perangkat lunak NVivo. Langkahlangkahnya meliputi:

Transkripsi data: seluruh hasil wawancara dan catatan lapangan diubah menjadi teks tertulis.

Input ke NVivo: semua dokumen dimasukkan ke NVivo dan diberi identitas sesuai informan atau kegiatan. Coding awal: peneliti membuat *node* (kode) awal seperti "nilai *religius*", "makna budaya", "peran guru", dan "pengalaman spiritual".

Pembuatan tema: dari kode yang sering muncul dan saling terkait, peneliti menyusun *theme tree*, misalnya kode "nilai *religius*" dikembangkan menjadi subkode seperti "doa bersama", "ziarah kubur", dan "refleksi keikhlasan".

Interpretasi: peneliti kemudian mengaitkan hasil tematik ini dengan teori Lickona (pendidikan karakter), Freire (pendidikan humanistik transformatif), dan nilai lokal *religius* yang diamati, untuk memahami

bagaimana *Nyadran* dipraktikkan sebagai sarana pendidikan karakter yang kontekstual.

Output dari NVivo berupa peta tematik (*thematic maps*) dan frekuensi kemunculan tema, yang membantu peneliti memahami keterkaitan antar nilai dan praktik sosial. Misalnya, visualisasi menunjukkan bahwa tema "nilai sosial" paling sering muncul pada informan dari sekolah, sedangkan "pengalaman spiritual" mendominasi pada informan dari kalangan pesantren.

### **PEMBAHASAN**

# Transformasi Nilai Religius dalam Nyadran

Nyadran tidak hanya sekadar ritual tradisional, tetapi juga telah mengalami adaptasi dalam pendidikan agama di sekolah-sekolah berbasis Islam. Tradisi ini menjadi sarana untuk menanamkan nilai-nilai religius yang selaras dengan ajaran Islam, seperti penghormatan kepada leluhur, doa bersama, dan refleksi spiritual. Dengan demikian, Nyadran tidak hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga sebagai media pembelajaran yang memperkuat pemahaman siswa terhadap nilai-nilai keislaman dalam kehidupan sehari-hari.

Data wawancara dengan tokoh masyarakat menunjukkan bahwa "melalui Nyadran, anak-anak diajarkan nilai-nilai keislaman seperti bersama, ziarah kubur, dan refleksi spiritual" (Wawancara dengan Tokoh Masyarakat, 2024). Aktivitas memberikan pengalaman langsung kepada siswa dalam menerapkan ajaran agama di lingkungan sosial mereka, mereka sehingga tidak hanya memahami konsep secara teoritis, tetapi juga menghayati maknanya secara praktis. Dengan pendekatan ini. Nyadran dapat menjadi salah satu

metode efektif dalam pendidikan karakter berbasis humanis-*religius* di sekolah-sekolah Islam.

# Nilai Sosial dan Gotong Royong dalam *Nyadran*

Berdasarkan informasi bahwa "Nyadran mengajarkan siswa tentang gotong royong dan kebersamaan melalui kegiatan persiapan acara" (Wawancara dengan Pendidik, 2024). Dalam tradisi ini, siswa terlibat langsung dalam berbagai aktivitas, seperti membersihkan area ziarah, menyiapkan hidangan, serta berpartisipasi dalam prosesi keagamaan masyarakat. bersama Keterlibatan mereka dalam setiap tahap kegiatan Nyadran memberikan pengalaman nyata tentang pentingnya kerja sama dan tanggung jawab sosial dalam kehidupan bermasyarakat.

Melalui keterlibatan aktif dalam Nyadran, siswa tidak hanya belajar tentang nilai-nilai sosial secara teori, tetapi juga mengalami secara langsung bagaimana kebersamaan dan gotong royong menjadi bagian dari kehidupan Interaksi yang terjalin sehari-hari. kegiatan ini mempererat dalam hubungan antara peserta didik, guru, dan masyarakat, sehingga tercipta lingkungan yang harmonis dan penuh rasa kebersamaan. Dengan demikian, Nyadran dapat menjadi salah satu metode efektif dalam membangun karakter sosial siswa berbasis budaya dan kearifan lokal.

# Pendidikan Karakter melalui *Nyadran*

Nyadran menjadi media transfer budaya dari generasi tua ke generasi muda, di mana nilai-nilai kearifan lokal diwariskan melalui praktik nyata dalam kehidupan sosial. Tradisi ini tidak hanya

berfungsi sebagai ritual keagamaan, tetapi juga sebagai sarana pendidikan karakter yang menanamkan nilai-nilai moral, seperti penghormatan kepada kepedulian sosial, leluhur, kebersamaan. Dengan melibatkan generasi muda dalam setiap tahapan kegiatan Nyadran, mulai dari persiapan hingga pelaksanaan, mereka memperoleh pemahaman yang lebih dalam tentang pentingnya menjaga serta membangun hubungan tradisi sosial harmonis dengan yang masyarakat.

"Banyak nilai kehidupan yang diajarkan dari prosesi Nyadran, seperti menghormati leluhur dan berbagi" (Observasi Partisipatif, 2024). Kegiatan seperti doa bersama, membersihkan makam, hingga berbagi makanan dengan masyarakat sekitar menjadi bentuk konkret dari pembelajaran karakter berbasis pengalaman. Melalui keterlibatan aktif ini, siswa tidak hanya belajar tentang nilai-nilai budaya, tetapi juga menginternalisasikan sikap empati, gotong royong, dan rasa tanggung jawab dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, Nyadran berperan sebagai jembatan yang menghubungkan pendidikan karakter dengan nilai-nilai budaya dan spiritual, sehingga generasi dapat memahami muda mengamalkan warisan budaya secara kontekstual dalam kehidupan modern.

# Pengaruh Globalisasi terhadap Nyadran

Modernisasi dan urbanisasi telah membawa perubahan signifikan dalam pelaksanaan *Nyadran*. Perkembangan teknologi, pola hidup perkotaan, serta kesibukan masyarakat modern membuat tradisi ini mulai mengalami pergeseran makna dan partisipasi. Dahulu, *Nyadran* menjadi momen kebersamaan yang

melibatkan seluruh lapisan masyarakat, tetapi kini generasi muda cenderung kurang terlibat karena pengaruh gaya hidup yang lebih individualistis. Jika tidak ada upaya untuk menjaga dan menyesuaikan tradisi ini dengan konteks zaman, ada kemungkinan bahwa nilai-nilai luhur yang terkandung dalam *Nyadran* akan semakin tergerus oleh perubahan sosial.

Dari hasil wawancara bahwa "Sebagian generasi muda mulai meninggalkan tradisi ini, sehingga perlu integrasi ke dalam kurikulum pendidikan" (Wawancara dengan Ulama, 2024). Untuk menjaga keberlanjutan nilai-nilai *Nyadran*, salah satu solusi yang dapat diterapkan adalah dengan mengintegrasikannya ke dalam sistem pendidikan formal dan nonformal. Melalui kurikulum berbasis budaya dan karakter, siswa dapat diajarkan makna filosofis serta praktik sosial yang terkandung dalam Nyadran. Selain itu, sekolah dapat mengadakan kegiatan berbasis tradisi lokal sebagai bagian dari pembelajaran kontekstual, sehingga siswa tidak hanya memahami teori, tetapi juga mengalami langsung bagaimana tradisi ini dapat membentuk karakter dan identitas budaya mereka.

# Integrasi *Nyadran* dalam Pendidikan Formal dan Non-formal

Adapun hasil wawancara bahwa "Kami mencoba mengemas Nyadran dalam pembelajaran berbasis proyek di sekolah" (Wawancara dengan Kepala Sekolah, 2024). Beberapa sekolah telah mulai mengadaptasi tradisi Nyadran ke dalam kegiatan pendidikan dengan pendekatan yang lebih inovatif. Salah satu caranya adalah melalui model pembelajaran berbasis proyek (Project-Based Learning), di mana siswa terlibat aktif dalam memahami, merencanakan,

dan melaksanakan kegiatan *Nyadran* dengan pendekatan yang lebih kontekstual. Dengan cara ini, siswa tidak hanya mendapatkan pemahaman tentang tradisi, tetapi juga mengembangkan keterampilan seperti kerja sama, kepemimpinan, serta rasa tanggung jawab terhadap budaya dan lingkungan sosial mereka.

Penerapan Nyadran dalam kegiatan ekstrakurikuler dan pendidikan karakter juga memberikan kesempatan bagi siswa untuk belajar secara lebih mendalam tentang nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi ini. Kegiatan seperti diskusi budaya, praktik langsung dalam komunitas, serta refleksi terhadap makna spiritual dan sosial dari Nyadran dapat memperkuat kesadaran siswa akan pentingnya menjaga warisan budaya. Dengan integrasi yang tepat dalam dunia pendidikan, Nyadran tidak hanya akan bertahan, tetapi juga dapat berkembang sebagai sarana pembelajaran yang relevan bermakna bagi generasi muda. Berikut ini table analisis data:

Tabel 1. Hasil Analisis Data

| Aspek                   | Temuan Penelitian                                                            |  |  |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| Nilai <i>Religius</i>   | Doa bersama, ziarah kubur,<br>refleksi spiritual                             |  |  |
| Nilai Sosial            | Gotong royong, silaturahmi,<br>berbagi sedekah                               |  |  |
| Pendidikan<br>Karakter  | Transfer budaya ke generasi<br>muda, penghormatan kepada<br>leluhur          |  |  |
| Pengaruh<br>Globalisasi | Perubahan pelaksanaan <i>Nyadran</i> , mulai ditinggalkan oleh generasi muda |  |  |
| Integrasi<br>Pendidikan | Adaptasi dalam kurikulum<br>sekolah dan ekstrakurikuler                      |  |  |

Berdasarkan tabel 1 diatas bahwa hasil analisis data menunjukkan bahwa *Nyadran* memiliki berbagai dimensi nilai yang dapat berkontribusi dalam pendidikan karakter. aspek Dari religius, tradisi ini mengajarkan doa bersama, ziarah kubur, dan refleksi spiritual yang memperkuat nilai-nilai keislaman dalam kehidupan siswa. Secara sosial, Nyadran menjadi sarana mempererat hubungan antar individu melalui praktik gotong royong, silaturahmi, dan berbagi sedekah, yang menumbuhkan rasa kepedulian sosial. Dalam pendidikan karakter, Nyadran berfungsi sebagai media transfer budaya dari generasi tua ke generasi muda, menanamkan penghormatan terhadap leluhur serta nilai-nilai moral yang berakar pada tradisi lokal. Namun, globalisasi menyebabkan pengaruh perubahan dalam pelaksanaan Nyadran, mana generasi muda mulai meninggalkan tradisi ini karena pergeseran gaya hidup modern. Oleh karena itu, beberapa sekolah telah mengadaptasi Nyadran ke kurikulum dan kegiatan ekstrakurikuler menjaga untuk relevansinya, menjadikannya sebagai bagian dari pembelajaran berbasis budaya dan karakter.

### Dampak Positif dan Negatif bagi Masyarakat, Pendidikan Karakter, dan Pendidikan Islam.

Berdasarkan informasi dari Masyarakat setempat bahwa "Nyadran mengajarkan anak-anak pentingnya berdoa bersama dan menghormati leluhur, sehingga nilai-nilai religius tetap terjaga. Meskipun dalam pelaksanaannya memerlukan biaya, bagi masyarakat yang kurang mampu biasanya ada gotong royong untuk membantu, sehingga tradisi ini tetap dapat diikuti oleh semua kalangan. Namun, jika Nyadran dan Sadranan hanya dijalankan sebagai ritual tanpa

pemahaman mendalam, siswa bisa kehilangan esensi pendidikan karakter yang seharusnya didapat dari tradisi ini" (Wawancara dengan Pendidik, 2024). Lihat tabel berikut ini:

**Tabel 2.** Analisis Dampak *Nyadran* dan Sadranan terhadap Masyarakat dan Pendidikan

| Aspek                  | Dampak<br>Positif                                                         | Dampak<br>Negatif                                                           |  |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|--|
| Masyarakat             | Mempererat<br>hubungan<br>sosial,<br>melestarikan<br>budaya lokal         | Membutuhkan<br>biaya, berpotensi<br>membebani<br>masyarakat<br>kurang mampu |  |
| Pendidikan<br>Islam    | Menanamkan<br>nilai religius,<br>penghormatan<br>leluhur, doa<br>bersama  | aiaran Islam iika                                                           |  |
| Pendidikan<br>Karakter | Mengajarkan<br>gotong royong,<br>kepedulian<br>sosial, dan<br>kebersamaan | iika tidak ada                                                              |  |

Berdasarkan tabel 2 di atas bahwa Nvadran Sadranan memiliki dan manfaat besar masyarakat, bagi terutama dalam menjaga budaya lokal dan memperkuat hubungan sosial. Tradisi ini mengajarkan nilai gotong royong dan kepedulian sosial, di mana masyarakat secara bersama-sama mempersiapkan acara dan berbagi makanan. Dalam konteks pendidikan Islam, Nyadran menjadi momen untuk mengajarkan doa bersama, penghormatan kepada leluhur, serta refleksi spiritual yang memperkuat nilai-nilai keagamaan pada generasi muda. Namun, di sisi lain, ada tantangan yang harus diperhatikan, seperti biaya untuk harus dikeluarkan yang penyelenggaraan acara. Meskipun ada dukungan dari komunitas, bagi masyarakat yang kurang mampu, partisipasi dalam tradisi ini bisa menjadi beban tersendiri.

Dari sisi pendidikan karakter, Nyadran dapat menjadi media yang efektif dalam membentuk sikap gotong kepedulian royong, sosial, dan kebersamaan dalam masyarakat. Akan tetapi, tanpa adanya pemahaman yang mendalam, kegiatan ini bisa menjadi sekadar ritual tanpa dampak nyata dalam pembentukan karakter peserta didik. Oleh karena itu, perlu ada integrasi nilai-nilai pendidikan dalam setiap prosesi *Nyadran* agar siswa tidak mengikuti hanya tradisi secara seremonial, tetapi juga memahami makna filosofis dan moral yang terkandung di dalamnya.

Meskipun tradisi ini tetap membutuhkan biaya, hal ini tidak sertamenjadikannya beban bagi karena masyarakat, sistem gotong royong memungkinkan semua lapisan masyarakat untuk berpartisipasi. Bagi mereka yang mampu, Nyadran menjadi bentuk ekspresi syukur dan kepedulian terhadap lingkungan sosial. Sedangkan bagi yang kurang mampu, biasanya ada bantuan dari komunitas, sehingga mereka tetap dapat mengikuti tradisi tanpa harus merasa terbebani secara finansial. Dengan pendekatan yang lebih inklusif, Nyadran dapat terus menjadi sarana pendidikan karakter dan pendidikan Islam yang efektif bagi masyarakat.

### Diskusi *Nyadran* dalam Perspektif Teori Pendidikan Karakter

Menurut teori Lickona, pendidikan karakter yang efektif harus mencakup aspek *moral knowing* (pengetahuan moral), *moral feeling* (perasaan moral), dan *moral action*  (tindakan moral). Dalam konteks ini, *Nyadran* sebagai media pendidikan karakter berbasis budaya dapat menjadi sarana yang efektif untuk menginternalisasi nilai-nilai moral dalam kehidupan siswa.

Melalui tradisi Nyadran, siswa tidak hanya mengenal dan memahami nilai-nilai seperti gotong royong, penghormatan kepada leluhur, dan rasa syukur, tetapi juga merasakan keterikatan emosional dengan budaya komunitasnya. dan Selain aktif keterlibatan dalam kegiatan *Nyadran* mendorong siswa untuk mengamalkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari. sehingga terbentuk karakter yang kuat dan berakar pada kearifan lokal.

# Studi Sebelumnya tentang *Nyadran* dan Perbedaannya dengan Penelitian Ini

Berbeda dari penelitian terdahulu yang hanya menyoroti aspek ritualistik, penelitian ini mengeksplorasi Nyadran dalam pendidikan peran karakter berbasis humanis-religius. Dalam kajian ini, Nyadran tidak hanya dipahami sebagai tradisi budaya, tetapi juga sebagai sarana internalisasi nilainilai moral dan spiritual yang mengedepankan kemanusiaan serta ajaran agama.

Melalui pendekatan ini, penelitian ini berusaha mengungkap bagaimana *Nyadran* dapat membentuk karakter siswa dengan menanamkan nilai-nilai seperti kepedulian sosial, penghormatan terhadap leluhur, serta keseimbangan antara aspek *religius* dan kemanusiaan dalam kehidupan seharihari (Bagio & Priyadarshana, 2023; Jusubaidi et al., 2024b; M. Yasin Abidin et al., 2022a).

### Implikasi Hasil Penelitian terhadap Pendidikan

Nyadran dapat diintegrasikan ke dalam pendidikan formal dan nonsebagai formal bagian dari pembelajaran berbasis budaya dan karakter (Bagio & Priyadarshana, 2023). Dalam pendidikan formal, nilainilai yang terkandung dalam tradisi Nyadran dapat dimasukkan ke dalam kurikulum melalui mata pelajaran seperti Pendidikan Agama, PPKn, atau muatan lokal, sehingga siswa dapat memahami makna dan filosofi di balik tradisi tersebut. Sementara itu, dalam pendidikan non-formal, Nyadran dapat sebagai dijadikan kegiatan ekstrakurikuler atau program penguatan yang karakter berbasis komunitas melibatkan siswa, guru, dan masyarakat. Dengan cara ini, siswa tidak hanya belajar secara teoritis, tetapi mengalami langsung proses internalisasi nilai-nilai moral, seperti kebersamaan, gotong royong, dan penghormatan terhadap leluhur, yang menjadi bagian dari pembentukan karakter mereka (M. Yasin Abidin et al., 2022b: Nuraini & Susiani. 2024: Ramdani Putra et al., 2022; Yuliningsih et al., 2019). Lihat table berikut ini:

**Tabel 3.** Analisis *Nyadran* dalam Pendidikan Karakter

| Aspek<br>Penelitian                        | Temuan Penelitian                                                                                                                              |  |
|--------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Teori<br>Pendidikan<br>Karakter            | Nyadran mencerminkan aspek moral knowing, moral feeling, dan moral action dalam pendidikan karakter menurut teori Lickona.                     |  |
| Perbandingan<br>dengan Studi<br>Sebelumnya | Berbeda dari penelitian terdahulu yang menitikberatkan pada aspek ritualistik, penelitian ini menekankan nilai humanis-religius dalam Nyadran. |  |

| Aspek<br>Penelitian | Temuan Penelitian |        |          |
|---------------------|-------------------|--------|----------|
|                     | Nyadran           |        | dapat    |
|                     | diintegrasikaı    | n      | dalam    |
| Implikasi           | pendidikan 1      | formal | melalui  |
| terhadap            | kurikulum         | dan    | dalam    |
| Pendidikan          | pendidikan        | no     | n-formal |
|                     | melalui           |        | kegiatan |
| ekstrakurikuler.    |                   |        |          |

Berdasarkan hasil analisis, Nyadran dapat menjadi model pendidikan karakter berbasis budaya yang selaras teori Lickona, karena dengan mengajarkan aspek pengetahuan moral (moral knowing), perasaan moral (moral feeling), dan tindakan moral (moral action). Penelitian ini juga membedakan diri dari studi sebelumnya dengan menyoroti dimensi humanisreligius dalam Nyadran, yang tidak hanya berfungsi sebagai ritual tradisional, tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter siswa. Lebih lanjut, implikasi dari penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi Nyadran dalam sistem pendidikan formal dan non-formal dapat memperkuat nilaibudaya serta meningkatkan kesadaran siswa terhadap pentingnya menjaga tradisi sebagai bagian dari identitas mereka.

Analisis Kontekstual: Dukungan dari Malaysia dan Makkah Pendekatan pendidikan karakter berbasis tradisi seperti Nyadran juga didukung di negara lain, seperti Malaysia dan Makkah (Mazid et al., 2024; Muhyiddin et al., 2023; Mujahid, 2021). Malaysia, program Di pendidikan berbasis budaya seperti Maulidur Rasul dan Hari Raya Aidilfitri diintegrasikan dalam sistem pendidikan untuk menanamkan nilai-nilai moral kepada siswa. Sementara itu, Makkah, kegiatan seperti ziarah ke

makam ulama dan prosesi doa bersama juga menjadi bagian dari pendidikan berbasis tradisi yang menanamkan nilai religius dan sosial kepada Masyarakat (Barghi et al., 2017; Bin Jamil, 2022; Mas'ud et al., 2019; Wulandari & Ayundasari, 2024). Hal menunjukkan bahwa pelestarian budaya lokal dalam pendidikan karakter memiliki relevansi global dan dapat menjadi model bagi penguatan identitas serta nilai-nilai moral di berbagai negara. Lihat table berikut ini:

**Tabel 4.** Analisis Kontekstual Pendidikan Karakter Berbasis Tradisi

| Negara        | Tradisi                                               | Integrasi<br>dalam<br>Pendidikan                         | Nilai yang<br>Ditanamka<br>n                                                     |
|---------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| Indonesi<br>a | Nyadra<br>n                                           | Kurikulum<br>sekolah dan<br>ekstrakurikul<br>er          | Gotong<br>royong,<br>penghormata<br>n leluhur,<br>nilai <i>religius</i>          |
| Malaysi<br>a  | Maulidu<br>r Rasul,<br>Hari<br>Raya<br>Aidilfitr<br>i | •                                                        | COC19                                                                            |
| Makkah        | Ziarah<br>ulama,<br>doa<br>bersama                    | Tradisi dalam<br>komunitas<br>dan<br>pendidikan<br>Islam | Spiritualitas,<br>penghormata<br>n ulama,<br>penguatan<br>identitas<br>keislaman |

Dari tabel di atas, dapat dilihat bahwa pendekatan pendidikan karakter berbasis tradisi bukan hanya diterapkan di Indonesia melalui *Nyadran*, tetapi juga mendapat dukungan di negara lain seperti Malaysia dan Makkah. Di Malaysia, tradisi keagamaan seperti Maulidur Rasul dan Hari Raya Aidilfitri dijadikan bagian dari pendidikan agama dan budaya, menanamkan nilai

kebersamaan, kepedulian sosial, dan penghormatan terhadap Rasulullah. Sementara itu, di Makkah, kegiatan ziarah ulama dan doa bersama merupakan bagian dari tradisi yang menguatkan spiritualitas masyarakat serta menanamkan nilai penghormatan terhadap ulama dan sejarah Islam. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan berbasis tradisi memiliki peran penting dalam membangun karakter generasi muda. Pelestarian dan integrasi tradisi dalam sistem pendidikan, baik dalam kurikulum formal maupun kegiatan berbasis komunitas, dapat menjadi strategi efektif dalam memperkuat identitas budaya, nilai religius, serta solidaritas sosial. Dengan demikian, *Nyadran* sebagai bagian dari pendidikan karakter berbasis budaya di Indonesia tidak hanya relevan dalam konteks lokal, tetapi juga sejalan dengan praktik pendidikan berbasis tradisi di berbagai negara Islam lainnya (Halpin et al., 2000; Karo, 2024; Khuriyah et al., 2017; Lj. Parlić Božović, 2024).

## Kontestasi dan Resistensi terhadap Tradisi *Nyadran*

Tradisi Nyadran dalam masyarakat Yogyakarta tidak berada dalam ruang sosial yang steril (Frishkopf, 2023; M. Yasin Abidin et al., 2022b). Ia justru menjadi arena kontestasi nilai antara tradisi lokal dan ajaran agama yang dipahami secara skriptural. Masyarakat yang tetap melestarikan Nyadran kerap diposisikan secara ambigu, antara menjaga warisan budaya dan dituduh sebagai pelestari bid'ah. Dalam konteks ini, Nyadran bukan sekadar ritus tahunan, tetapi ruang negosiasi identitas kolektif antara komunitas tradisionalis dan mereka yang mengusung purifikasi agama.

Resistensi datang dari kelompok Islam konservatif yang menilai *Nyadran* sebagai warisan sinkretik yang tidak sesuai dengan ajaran Islam murni (Akmaluddin, 2020; Al Suadi, 2012; Ali, 1995). Dalam wawancara, Ustaz R (34), seorang dai muda mengatakan: "Kami mengingatkan warga bahwa tradisi seperti Nyadran mencampuradukkan syariat dengan budaya jahiliyah. Doa iya, tapi sesaji, itu tidak ada dalam Islam." Pandangan ini mencerminkan adanya upaya legitimasi atas praktik keagamaan yang dikemas secara budaya, sehingga memunculkan konflik interpretatif di tingkat akar rumput.

Namun, perlawanan terhadap penolakan ini juga muncul dari kalangan tokoh lokal dan pendidik yang mentransformasi berupaya praktik Nyadran menjadi sarana pendidikan nilai. Misalnya, dalam sebuah sekolah dasar Islam di Sleman, guru tidak menghapus tradisi *Nyadran*, tetapi mengubahnya menjadi kegiatan tadarus dan sedekah bersama tanpa sesaji. Ibu S, guru PAI, menjelaskan: "Daripada hilang, kita beri pemaknaan baru. Kita tekankan nilai sedekah, doa, dan kebersamaan." Ini menunjukkan bentuk resistensi kultural terhadap tekanan purifikasi agama.

Perubahan-perubahan semacam itu memperlihatkan bahwa *Nyadran* bukanlah tradisi yang statis, melainkan ruang kontestasi dan resistensi yang terus berubah. Penolakan, penerimaan, dan transformasi berjalan bersamaan, menciptakan spektrum keberagaman praktik di masyarakat. Tradisi ini tak hanya soal nilai warisan, melainkan medan diskursif di mana masyarakat, tokoh agama, dan institusi pendidikan saling merebut tafsir atas makna

kebenaran dan keberagamaan dalam konteks lokal.

### Tafsir Ulang atas Tradisi: Antara Pelestarian dan Purifikasi

Dalam praktiknya, Nyadran menjadi ladang tafsir yang beragam, tergantung pada siapa yang memaknainya dan dari sudut pandang mana mereka berdiri. Sebagian besar masyarakat melihat Nyadran sebagai bentuk penghormatan kepada leluhur wujud rasa syukur. Namun, sebagian kelompok Islam konservatif, tafsir ini dianggap menyimpang dari tauhid. Perbedaan tafsir ini tidak hanya menjadi persoalan teologis, tetapi juga menyangkut otoritas budaya dan kontrol terhadap praktik keagamaan di ruang publik.

Tafsir yang progresif cenderung muncul dari kalangan pendidik, tokoh adat, dan komunitas pesantren yang adaptif terhadap perubahan (Abdul Wahid, 2009; Ahmad Mustofa al Maroghi, 1967; ITB, 2014; Muhammad, Misalnya, 2013). seorang tokoh masyarakat di Bantul, Pak menyatakan: "Saya kira tidak masalah Nyadran itu. Asal niatnya baik. Kita berdoa, ziarah, dan mengajak anak-anak memahami sejarah keluarga." Tafsir semacam ini membuka ruang integrasi antara nilai religius dan budaya lokal dalam sistem pendidikan karakter berbasis humanis-religius.

Sebaliknya, tafsir konservatif berpegang pada prinsip bahwa segala bentuk praktik keagamaan harus berdasarkan dalil yang eksplisit dari Al-Qur'an dan Hadis (Abdul Wahid, 2009; Abdullah, 2003; Kementerian Agama, 2012). Kelompok ini menolak segala bentuk praktik yang dianggap tidak memiliki landasan syar'i. Beberapa masjid di Kota Yogyakarta bahkan

melarang pengumuman kegiatan *Nyadran* di lingkungan mereka. Ustaz M mengatakan: "Kami tidak ingin umat bingung. Agama harus jelas tuntunannya. *Nyadran* itu budaya, bukan ibadah." Tafsir ini mempertegas garis batas antara agama dan budaya dalam perspektif skripturalis.

Namun realitas di lapangan menunjukkan bahwa masyarakat tetap menjalankan Nyadran dengan penyesuaian. Mereka menghilangkan sesaji, memperkuat aspek sosial seperti gotong royong, dan menekankan doadoa yang diambil dari teks-teks Islam. Inilah bentuk tafsir baru vang kontekstual, sebagaimana disampaikan oleh Bu N, guru SD: "Kami beri pemahaman, Nyadran bukan untuk meminta ke kuburan, tapi bersyukur dan berdoa bersama." Tafsir ini tidak hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga menyesuaikannya dengan nalar religius modern.

### **PENUTUP**

Penelitian ini mengungkap empat temuan utama. Pertama, Nyadran memuat nilai-nilai karakter seperti gotong royong, penghormatan pada leluhur, dan spiritualitas yang sejalan dengan pendekatan pendidikan humanis-religius. Kedua, terdapat kontestasi makna antara kelompok masyarakat tradisional dan konservatif, yang menunjukkan bahwa tradisi ini bukan entitas tunggal melainkan ruang Ketiga, tafsir. sekolah dapat merekontekstualisasi Nyadran menjadi tanpa media edukatif kehilangan substansi budaya. Keempat, keterlibatan guru dan tokoh masyarakat menjadi sukses integrasi kunci nilai-nilai *Nyadran* ke dalam pendidikan karakter.

Penelitian ini memperkuat pemahaman bahwa tradisi lokal seperti Nyadran dapat menjadi sarana strategis pendidikan karakter bila dikelola secara reflektif dan adaptif. Secara teoretis, hasil ini menambah literatur tentang pertemuan antara agama, budaya, dan pendidikan dalam konteks Indonesia. Secara empiris, studi ini menunjukkan bahwa nilai-nilai dalam Nyadran dapat dimodifikasi secara pedagogis tanpa kehilangan akar budayanya. Dengan demikian, Nyadran bukan hanya warisan. tetapi sumber belajar relevan untuk kontekstual yang pembentukan karakter siswa masa kini.

### Rekomendasi

Untuk pengambil kebijakan dan sekolah, disarankan menyusun panduan pembelajaran berbasis kearifan lokal dengan Nyadran sebagai studi kasus. Kegiatan seperti proyek budaya, ziarah edukatif, dan refleksi nilai melalui cerita rakyat bisa menjadi bentuk aplikatifnya. Guru perlu diberikan pelatihan untuk mengelola nilai tradisional secara kritis dan edukatif. Untuk peneliti akademik, studi lanjut dapat menggali model pedagogi berbasis tradisi, menjangkau wilayah lain, serta menguji integrasi Nyadran dalam kurikulum tematik dan profil pelajar Pancasila. Metode etnografi partisipatif perlu lebih dimaksimalkan untuk menangkap dimensi makna yang lebih mendalam.

### Ucapan Terima Kasih

Peneliti mengucapkan terima kasih kepada seluruh narasumber, akademisi, serta masyarakat yang telah memberikan wawasan dan data dalam penelitian ini. Apresiasi khusus disampaikan kepada Universitas Ahmad Dahlan Yogyakarta dukungan akademik yang berharga. Semoga penelitian ini bermanfaat bagi

pengembangan pendidikan karakter di Indonesia.

### **DAFTAR PUSTAKA**

- Abdul Wahid, S. (2009). *Tafsir Al-Hidayah* (1st ed.). Suara Muhammadiyah.
- Abdullah, M. A. (2003). Madzahibut Tafsir: Peta Metodologi Penafsiran Al-Qur'an Periode Klasik Hingga Kontemporer (p. 100). Nun Pustaaka.
- Abu A'la, B., & Makhshun, T. (2022).

  Transformasi Pendidikan:

  Mentradisikan Digitalisasi
  Pendidikan Islam. *JOIES*(Journal of Islamic Education
  Studies), 7(2), 159–170.

  https://doi.org/10.15642/joies.2
  022.7.2.159-170
- Afandi, R., & Ningsih, P. N. (2023). The Implementation of the Humanistic Learning Model in the Learning of Islamic Religious Education in Junior High School. *Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam Dan Multikulturalisme*. https://doi.org/10.37680/scaffolding.v5i2.3136
- Ahmad Mustofa al Maroghi. (1967). *Tafsir al maroghi* (Ahmad Mustofa Almaroghi, Ed.; 2nd ed., p. 14). Darul Fikr.
- Akmaluddin, M. (2020). Social and Cultural Relations in Islamic Law in Javanese Context: KH. Bisri Musthofa's Thoughts on Qur'an and Hadith Issues. *ESENSIA: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin*, 21(2), 221–244. https://doi.org/10.14421/esensia.v21i2.2355
- Al Suadi, F. M. (2012). The Dialectic of Political Thought in the

- Umayyad Period Al Hassan Al Basri as a Case Study. *Journal of Arts and Social Sciences [JASS]*, 3(1), 85–97. https://doi.org/10.24200/jass.vo l3iss1pp85-97
- Ali, A. J. (1995). *Cultural Discontinuity* and Arab Management Thought.

  International Studies of Management & Organization.
- Asmendri, A. (2014). The Roles of School Principal in the Implementation of Character Education at Boarding School. *Al-Ta Lim Journal*, 21(2), 104–111.
  - https://doi.org/10.15548/jt.v21i 2.87
- Bagio, A. A., & Priyadarshana, W. (2023). *Nyadran* Tradition as the Implementation of Religious Moderation in Buddhism. *Subhasita: Journal of Buddhist and Religious Studies*, *1*(1), 39–46.
- https://doi.org/10.53417/jsb.98
  Baker, S. D., Mathis, C. J., & Stites-Doe, S. (2011). An exploratory study investigating leader and follower characteristics at U.S. healthcare organizations.

  Journal of Managerial Issues, 23(3), 341–363.
- Barghi, R., Zakaria, Z., Hamzah, A., & Hashim, N. H. (2017). Heritage education in the Primary School Standard Curriculum of Malaysia. *Teaching and Teacher Education*, 61, 124–131.
  - https://doi.org/10.1016/j.tate.20 16.10.012
- Bin Jamil, A. I. (2022). Country report:

  Religious education in

  Malaysia. *British Journal of*Religious Education, 44(2),

- 200-208.
- https://doi.org/10.1080/0141620 0.2022.2029170
- Frishkopf, M. (2023). Localized Timbres and Tonalities of Qur'ānic Recitation: From Africa to Indonesia. *Journal of Islamic and Muslim Studies*, 8(1), 36–57. https://doi.org/10.2979/jims.000 03
- Halpin, D., Moore, A., Edwards, G., George, R., & Jones, C. (2000).

  Maintaining, Reconstructing and Creating Tradition in Education. *Oxford Review of Education*, 26(2), 133–144. https://doi.org/10.1080/7136885
- Hasan, N., Taufiq, M., Hannan, A., & Enhas, M. I. G. (2023). Tradition, Social Values, and Fiqh of Civilization: Examining the *Nyadran* Ritual in Nganjuk, East Java, Indonesia. *Samarah*, 7(3), 1778–1802. https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i3.20578
- Ibrahim, F., & Sundawa, D. (2023).
  Instilling National Values
  Through Local Culture-Based
  Character Education.

  QALAMUNA: Jurnal
  Pendidikan, Sosial, Dan Agama,
  15(1), 147–154.
  https://doi.org/10.37680/qalamu
  na.v15i1.2114
- Irawan, B., Widjajanti, R. S., & Latif, Mohd. S. A. (2023). The **Practice** of Sufism And Religious Moderation In The Kauman Pesantren Communities, Central Java, Indonesia. Religia, 26(1), 21– 39.

- https://doi.org/10.28918/religia. v26i1.857
- ITB, T. T. I. S. (2014). *Tafsir Salman: Tafsir Ilmiah Juz 'Amma*.
  AlMizan.
  https://books.google.co.id/book
  s?id=P7EaBQAAQBAJ
- Jeynes, W. H. (2019). A Meta-Analysis on the Relationship Between Character Education and Student Achievement and Behavioral Outcomes. *Education and Urban Society*, 51(1), 33–71. https://doi.org/10.1177/0013124 517747681
- Jusubaidi, Lindgren, T., Mujahidin, A., & Rofiq, A. C. (2024a). A Model of Transformative Religious Education: Teaching and Learning Islam in Pondok Modern Darussalam Gontor, Indonesia. *Millah: Journal of Religious Studies*, 23(1), 171–212.
  - https://doi.org/10.20885/millah.vol23.iss1.art6
- Jusubaidi, Lindgren, T., Mujahidin, A., & Rofiq, A. C. (2024b). A Model of Transformative Religious Education: Teaching and Learning Islam in Pondok Modern Darussalam Gontor, Indonesia. *Millah: Journal of Religious Studies*, 23(1), 171–212.
  - https://doi.org/10.20885/millah.vol23.iss1.art6
- Karo, S. K.-. (2024). Christian Education as an Effort to Build a Generation with Integrity. *Asian Journal of Engineering, Social and Health*, *3*(7), 1638–1647. https://doi.org/10.46799/ajesh.v 3i7.401

- Kementerian Agama, R. I. (2012). Al-Qur'an dan Tafsirnya, Jilid 4, Jakarta: PT. Sinergi Pustaka Indonesia.
- Khuriyah, L., Utaya, S., & Sapto, A. (2017). The Relevance of Tradition Values toward Character Building Values. *Asian Social Science*, 13(6), 102. https://doi.org/10.5539/ass.v13n
  - 6p102 avli F Shidia G A & Oomariah N
- Layli, F., Shidiq, G. A., & Qomariah, N. (2023). Local Wisdom-Based Character Education for Facing Globalization Strategic Issues in The Digital Era in Primary Student. School *IJCAR:* ofIndonesian Journal Classroom Action Research, 1(1),12-17.https://doi.org/10.53866/ijcar.v 1i1.357
- Lj. Parlić Božović, J. (2024). The Perils of Overlooking Traditional Values in Contemporary Education. *SCIENCE International Journal*, 3(2), 169–173. https://doi.org/10.35120/science j0302169p
- M. Yasin Abidin, Rofigotul Aini, & Andung Dwi Haryanto. (2022a). Nyadran Tradition in Cepokokuning Village: Educational Construction of Local Wisdom in Islamic Values. Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 7(2), 313–325. https://doi.org/10.25299/althariqah.2022.vol7(2).10636
- M. Yasin Abidin, Rofiqotul Aini, & Andung Dwi Haryanto. (2022b). *Nyadran* Tradition in Cepokokuning Village:

- Educational Construction of Local Wisdom in Islamic Values. *Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah*, 7(2), 313–325.
- https://doi.org/10.25299/al-thariqah.2022.vol7(2).10636
- Mahliatussikah, H., Istiqomah, H., & Al-Badrani, M. J. H. (2023). Prophet Yusuf's Character in the Quran: A Perspective from Maslow's Humanistic Psychology Arabic in Linguistics. Jurnal Al Bayan: Jurusan Pendidikan Jurnal Bahasa Arab, 15(2), 298. https://doi.org/10.24042/albaya n.v15i2.13839
- Mas'ud, A., Fuad, A. Z., & Zaini, A. (2019). Evolution and orientation of Islamic education in Indonesia and Malaysia. *Journal of Indonesian Islam*, 13(1), 1–20. https://doi.org/10.15642/JIIS.20 19.13.1.21-49
- Mazid, S., Komalasari, K., Karim, A. A., , R., & Wulansari, A. (2024). *Nyadran* Tradition as Local Wisdom of the Community to Form Civic Disposition. *KnE Social Sciences*. https://doi.org/10.18502/kss.v9i 19.16503
- Muhammad, S. H. (2013). *Tafsir Tematik: Konsep, Alat Bantu dan Contoh Penerapannya* (p. 258). UIN Malang.
- Muhyiddin, A. S., Musahadi, M., & Sulthon, M. (2023). The Interfaith *Nyadran* Tradition as a Manhaj of Islam Nusantara Da'wah in the Perspective of Multiculturalism. *Addin*, 17(2), 201.

- https://doi.org/10.21043/addin.v 17i2.19179
- Mujahid, I. (2021). Islamic orthodoxy-based character education: Creating moderate Muslim in a modern pesantren in Indonesia. *Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies*, 11(2), 185–212.

https://doi.org/10.18326/ijims.v 11i2.185-212

- Nuraini, R., & Susiani, I. W. (2024).

  Internalization of Islamic
  Education Values in
  Establishing Student Social
  Characters. Aqlamuna: Journal
  of Educational Studies, 1(2),
  289–298.
  - https://doi.org/10.58223/aqlamu na.v1i2.241
- Putra, A. F. M., & Suyadi, S. (2022). The Concept of Neuroscience-Based Inclusive Islamic Education for Millennial Generation: Α Literature Review. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 10(1), 41. https://doi.org/10.36667/jppi.v1 0i1.933
- Ramdani Putra, C. I., Puspitoningrum, E., & Sujarwoko, S. (2022). Simbolisme Tradisi *Nyadran* Desa Sonoageng sebagai Media Pengayaan Materi Pembelajaran Sastra Siswa SMA di Kabupaten Nganjuk. *MARDIBASA: Jurnal Pembelajaran Bahasa Dan Sastra Indonesia*, 2(2), 122–133.

https://doi.org/10.21274/jpbsi.2 022.2.2.122-133

Samokhvalova, I. Yu., & Yastrebtseva, N. V. (2022). Development of younger school students' speech culture in classroom and extracurricular activities. In

- Elementary School (Issue 10, pp. 38–41). Publishing House Primary School and Education. https://doi.org/10.51906/0027-737120221038
- Widodo, H. (2018). Pengembangan Respect Education Melalui Pendidikan Humanis Religius Di Sekolah. Lentera Pendidikan: Jurnal Ilmu Tarbiyah Dan Keguruan, 21(1), 110–122.

https://doi.org/10.24252/lp.201 8v21n1i10

- Wulandari, S., & Ayundasari, L. (2024). Reactualization of Islamic Education Based on Culture to Build National Character in the Era of Globalization (Study of Baritan Tradition in Ngeni Village, Blitar District). JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban 8(1), Islam), https://doi.org/10.30829/juspi.v 8i1.18430
- Yuliningsih, Y., Saddhono, K., & Setiawan. В. (2019).Internalizing the Local Wisdom Value of Nyadran Tradition to Students through Audio Visual Media. Proceedings of the Proceedings of the 1st Seminar and Workshop on Research Design, for Education, Social Science, Arts, and Humanities, SEWORD FRESSH 2019, April 27 2019, Surakarta, Central Indonesia. https://doi.org/10.4108/eai.27-4-2019.2286937